www.DominicusAmsterdam.nl Zondag 4 jan 2026

IETS NIEUWS BEGINNEN
Epifanie, Serie Kerst 2025

Dat wij in de donkerste dagen van het jaar zingen van licht en elkaar alle geluk toewensen
lijkt dwaas, maar het is ontzettend bijbels. Wij zingen van licht, naarstig op zoek naar plekken
waar mensen waardig mogen leven, waar vrede daagt. En dat, terwijl we duidelijk voor ogen
hebben dat er op talloze plaatsen geen vrede is, dat duisternis veel sterker lijkt dan het licht.
Wij zingen niet om een illusie in stand te houden, wij zingen om ons visioen van recht en
vrede overeind te houden. Wij zingen omdat we willen dat dit visioen ons kompas, onze
leidraad is.

En het begint bij zien. Daar hebben we dat licht hard bij nodig. Zien wat er aan de hand is.
In de wereld, in ons land, in onze stad, in onze buurt, bij onze geliefden, in onszelf. Dat is
niet altijd gemakkelijk. Dat is het ook nooit geweest. De profeten van het Eerste Testament
riepen de mensen die zich gelovig noemden voortdurend op om te zien en om op grond van
wat zij zagen hun leven om te keren. Er werd niet naar hen geluisterd. Tot op de dag van
vandaag vormen die profeten geen aantrekkelijke literatuur. Omdat ze het natuurlijk ook
gewoon tegen ons hebben. Toen ik drie jaar geleden met de kopij voor mijn boek over de
twaalf Kleine Profeten bij mijn uitgever kwam, was deze mild, maar duidelijk. Gerard, zei hij,
je bent weer erg ijverig geweest en dat is zeer te prijzen. Maar van dit boek gaan we er niet
veel verkopen. Mensen geven nu eenmaal niet graag dertig euro uit om te moeten lezen dat
er van alles en nog wat niet deugt en zo op hun donder te krijgen. Hij heeft het toch
uitgegeven, zo is hij ook wel weer.

Bij het werken aan dat boek moest ik nogal eens denken aan al die klokkenluiders en
actievoeders die durven te roepen wat verzwegen moet worden en die met hun moed nogal
eens moeten boeten met boze reacties, arrestaties of zelfs met ontslag. De tijden zijn wat dat
betreft niet veranderd. De profeet Amos kreeg van Amasja, priester van Betel, al te horen:
‘Het land kan al jouw woorden niet verdragen’, dus: ‘hoepel op, ziener’. Amos hoepelde niet
op en zijn woorden zijn tot op de dag van bewaard, sterker nog, ze worden gekoesterd als
‘Heilige Schrift’. Lezend in de profeten ben ik het als een wonder gaan beschouwen dat al
die boeken bewaard zijn en niet alleen al die profetenboeken, maar ook al die boeken over
het klagende volk in de woestijn en de koningen van Israél die bijna geen van allen wilden
deugen. Israél hoeft niet altijd trots te zijn op haar geschiedenis, maar ze mag trots zijn op
alle prachtige boeken die getuigen van een groot vermogen om serieus te reflecteren en die
ons aansporen om dat ook te doen. Die ons aanzeggen dat het anders kan, anders moet en
dat ommekeer altijd mogelijk is en heel vaak broodnodig. Boeken die nog steeds actueel
nog. Ongemakkelijk actueel, zou ik willen zeggen.

De profeten van het Eerste Testament zijn overigens niet zomaar doemdenkers en
zwartkijkers. Ze durven ook in de toekomst te kijken. Niet omdat ze de toekomst kunnen
voorspellen en volleerde waarzeggers zijn, maar omdat ze gelovige mensen zijn die vanuit
de Schrift begrepen dat het licht altijd sterker zal zijn dan de duisternis. Indrukwekkend zijn
hun visioenen. De wolf en het lam samen. Zwaarden omgesmeed tot ploegijzers. Een telg
die ontspruit aan de stronk van Jesse en de geest van de Levende zal op hem rusten. Zo er
al iets van profetische teksten te horen is in liturgische vieringen, zijn het vaak deze
visioenen. En ze zijn schitterend. Maar als we die lezen zonder eerst te zien, zonder reflectie
op wat is en op wat gebeurt, lijken het geruststellende zoethoudertjes die werken als
oogkleppen. Want de prachtige visioenen zijn geschreven tegen een zwarte hemel van
geweld en onrecht dat niet te stuiten lijkt. Ze zijn er ondanks alles, tegen de stroom in en
nogal confronterend. Zoals ik ook de profeten van vandaag niet altijd graag hoor, want zijn
ze niet ongenuanceerd en ook ongemakkelijk met hun wegblokkades? Toch zijn zij ook de
stemmen die kloppen aan mijn gehoorbeen en die me aanzetten om mijn blik te scherpen.
Oproep tot ommekeer. Steeds opnieuw.



Hoe gaat die ommekeer, hoe begint er iets nieuws? Kunnen we de Schrift aan zijn woord
houden dat er, ondanks alles, steeds toekomst is? Ik geloof dat dit kan, maar het is ook
enigszins ingewikkeld. In de Schrift is het altijd de Levende die iets nieuws begint. Dat is voor
ons even wennen, want meestal vinden we onszelf heel goed in staat om iets nieuws te
beginnen. Maar in de Schrift begint het bij de Levende. En dan gaat het precies zoals we
zojuist hebben gezongen, de woorden, opgetekend door de profeet Jesaja: ‘Ik, zegt hij, ga
iets nieuws beginnen’. En die ‘ik’ dat is dus duidelijk niet Jesaja, maar de Levende God.
Maar is het niet een voortreffelijk idee van Huub Oosterhuis en van Bernard Huijbers om 6ns
die woorden in de mond te leggen, zodat we ze zingend herhalen en ook nog een beetje
dwars door elkaar heen zingen. Zo wordt het bijna sluipenderwijs duidelijk dat je aan ook het
zingen bent: ik ga iets beginnen. Dat is ook precies te bedoeling. In de Schrift komt het
initiatief, de oproep van de Levende God, maar die oproep moet gehoor vinden in mensen.
De Schrift is daar niet zo optimistisch over, maar misschien wel realistisch. In heel wat
verhalen is het er één die begint te gaan, soms zijn het er twee. Jezus van Nazareth scoort
met twaalf metgezellen, bijbels gesproken, tamelijk hoog. Maar zelfs dat was een handjevol.
Dan is het mooi om met duizenden een rode lijn te trekken of samen in een goed gevulde
kerk te zitten, maar iets nieuws op gang brengen kan volgens de Schrift ook met een of
twee, met twee of drie.

Wij staan aan het begin van een nieuw jaar. Het is al begonnen, zingt Jesaja en wij
zongen het met hem mee. Waar zijn we aan begonnen, kunnen we ons afvragen, is er wel
een beginnen aan? Misschien is het goed om dan even bij een van de profeten te rade te
gaan. Bijvoorbeeld bij Amos die roept dat de rijken rijker worden ten koste van de armen.
wereldwijd. Of bij Hosea die constateert dat de mensen hun toevlucht zoeken bij afgoden, bij
goden van goud en beloften en niet bij een god als een hand die bevrijdt. En als ik dat lees,
dan schrik ik altijd, want het lijkt erg veel op de krant van vandaag. Doe er niet aan mee,
roepen de profeten eenstemmig. Doe recht, maak vrede. Wees er voor anderen, name voor
hen die niet goed voor zichzelf kunnen zorgen. Het is bijna te simpel om waar te zijn. Maar
de ervaring leert dat het echt niet eenvoudig is. Maar het is te doen. Dat we doen wat onze
handen vinden om te doen, niet het onmogelijke, niet wat ver buiten ons bereik en onze
macht ligt, maar het, letterlijk, voor de hand liggende. Daar wordt deze wereld beter van.
Wellicht blijft het ongezien, maar wat we doen is gezegend en zal ook een zegen zijn.

Al sinds mensenheugenis worden er verhalen verteld over mensen die op weg zijn naar
nieuw land, naar nieuwe toekomst. Al die verhalen vertellen nadrukkelijk dat dit een
moeizame tocht is, de bijbel noemt woorden als slavernij, woestijn, ballingschap, kruis. Wij
weten er allemaal van mee te praten dat het leven soms het best gekenschetst kan worden
met dit soort woorden. Als dat zo is, dan is het ook goed om dat te zien. Dat wij bedacht zijn
op wat we zien, zingen we straks. Maar met dat inzicht ook het ongehoorde kunnen horen.
En dat die stem ons de moed geeft om op weg te gaan. Dan staan we, zo lezen we hier
wekelijks, in een rijke traditie. Laten we elkaar in die geest vandaag een nieuw jaar
toewensen, gevuld met alles wat goed is en gelukkig maakt. En dat we doorgaan.

Kome wat komt.

Gerard Swuste

We lazen Psalm 124 en Jesaja 43: 16 — 21
Gerard Swiiste is bereikbaar via ‘lt@dominicusamsterdam.nl’ (‘tav Gerard Swiiste’)



